# **IPOMETEN** 9









# ПРОМЕТЕЙ 16



ТЫСАЧЕЛЕТИЮ русской КНИЖНОСТИ ПОСВАЩАЕТСА

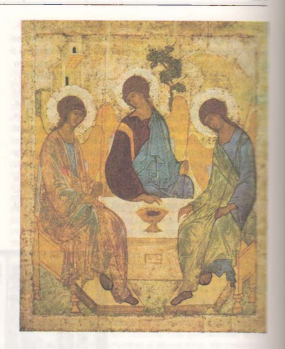
Москва «Молодая гвардия» 1990

### П. А. Флоренский

## Троице-Сергиева Лавра и Россия

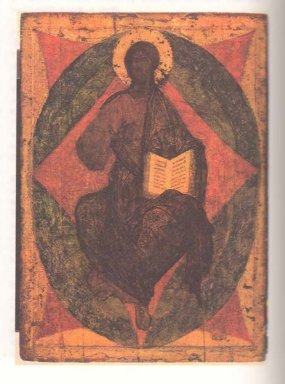
I

Посетивший Троице-Сергиеву Лавру в XVII веке, именно 11-го июня 1655 года, архидиакон антиохийского патриарха Павел Аленнский отзывается о ней с величайшим восхищением, как о прекраснейшем месте всей земли. Церковь же Св. Троицы «так прекрасна», по его словам, «что не хочется уйти из нее». Нам нет нужды заподозривать искренность этого суждения: ведь Павел Аленнский писал не для печати, а исключительно для себя и для своих внуков, и лишь в наше время его впечатления стали общим достоянием. Неправильно было бы отвести это свидетельство и ссылкой на восточное красноречие писателя: ведь, если арабская фантазия его, а точнее сказать, огнистость восприятий, способна была видеть в окружающем более художественных впечатлений, чем притупленная и сыроватая впечатлительность северян, то одинаковой оценке подвергалось все виденное, и среди всего Лавра оказывается на исключительном месте; очевидно, она и была таковою. Это свидетельство Павла Аленнскаго невольно проверяет на себе всякий, кто прожил достаточно времени возле «Дома Пресвятыя Троицы», как выражаются наши летописцы. При туристском обходе Лавры беглому взору впервые развертывается не подавляющее количественно, но действительно изысканное богатство художественных впечатлений от нея. Есть, однако, и гораздо более тонкое очарование Лавры, которое охватывает изо дня в день, при вживании в этот замкнутый мир. И это очарование, теплое, как смутная память детства, уродняет душу в Лавре, так что другие места делаются отныне чужбиной, а это — истинною родиной, которая зовет к себе своих сынов, лишь только они оказываются где-нибудь на стороне. Да, самые богатые впечатления на стороне скоро делаются тоскливыми и пустыми, когда потянет в Дом Преподобного Сергия. Неотразимость этого очарования — в его глубокой органичности. Тут не только эстетика, но и чувство истории, и ощущение народной души, и восприятие в целом русской государственности, и какая-то, трудно



Андрей Рублев. Троица.

Спас в силах. Икона из собора Живоначальной Трс= цы.



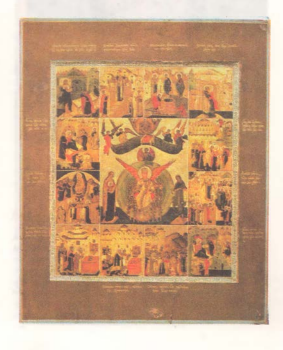


Гроице-Сергиева лавра.

то в высшем смысле должны называть обто, что в высшем смысле должны называть обто, что в высшем смысле должны называть обто, что в высшем смысле должны называть обтественным мнением, здесь рождаются приговоты истории, здесь осуществляется всенародный в вместе, абсолютный суд над всеми сторонами усской жизни. Это-то всестороннее жизненное слинство Лавры, как микрокосма и микромира встории, как своего рода конспекта бытия нашей годины, дает Лавре характер ноуменальности. эесь ощутительнее, чем где-либо, бьется пульс усской истории, здесь собрано наиболее нервшх чувствующих и двигательных, окончаний, здесь Россия ощущается как целое.

Подобно тому как художественный портрет тесконечно более плотен, так сказать, нежели потографический снимок, ибо сгущенно суммитет в себе многообразие различных впечатлений глица, которые фотографической пластинкой давливаются лишь случайно и разрозненно, так и Лавра есть художественный портрет России в ее целом, по сравнению с которым всякое тругое место — не более как фотографическая гарточка. В этом смысле можно сказать, что давра и есть осуществление или явление русской ден, — энтелехия, скажем с Аристотелем. Вот ткуда это неизъяснимое притяжение к Лавре! Ведь только тут, у ноуменального центра России, завешь в столице русской культуры, тогда как

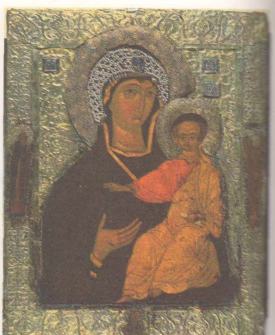
София Премудрость Божия.





Покров с мощей Преподобного Сергия Радонежского. 20-е гг. XV в.

все остальное — ее провинция и окраины. Только тут, повторяю, грудь имеет полное духовное дыхание, а желудок чувствует удовлетворенность правильно-соразмеренным и доброкачественным культурным питанием. Отходя от этой точки равновесия русской жизни, от этой точки взаимоопоры различных сил русской жизни, начинаешь терять равновесие, и гармоническому развитию личности начинает грозить специализация и техничность. Я почти подхожу к тому слову о местничность.



Икона Божией Матери «Одигитрия» из кельи  $\Pi$ реподобного Сергия. XIV в.

ности, пронизанной духовной энергией Преподобного Сергия, к тому слову, которому пока еще все никак не удается найти себе выражения Это слово — античность. Вжившийся в это сердце России, единственной законной наслезницы Византии, а через посредство ее, но также и непосредственно, — Древней Эллады, вживший ся в это сердце, говорю, здесь, у Лавры, неутомимо пронизывается мыслью о перекликах, в самых сокровенных недрах культуры, того, что од видит перед собою, с эллинской античностью. Не о внешнем, а потому поверхностно-случайном подражании античности идет речь, даже не об исторических воздействиях, впрочем бесспорныз и многочисленных, а о самом духе культуры, о том веянии музыки ее, которое уподобить можно сходству родового склада, включительно иного до мельчайших своеобразностей и до интонация и тембра голоса, которое может быть у членов фамилии и при отсутствии поражающего глаз внешнего сходства. И если вся Русь, в метафизической форме своей, сродна эллинству, то духовный родоначальник Московской Руси воплотил в себе эту эллинскую гармонию совершенной, действительно совершенной, личности с такою степенью художественной проработки линий духовного характера Руси, что сам, в отношении к Лавре, или точнее — всей культурной области, им насквозь пронизанной, есть - возвращаюсь к прежнему сравнению — портрет портрета, чистейшее выражение той духовной сущности, которая сквозит многообразно во всех сторонах Лавры.



аужебник Преподобного Сергия Радонежского.

как целого. Если дом Преподобного Сергия есть тецо России, являнное мастерством высокого екусства, то основатель ее есть первообраз ее, этого образа России, первоявление России, скакем с Гёте, или, обращаясь к родной нашей терманологии, лик ее — л и к лица ее, ибо под «литом» мы разумеем чистейшее явление духовной пормы, освобожденное от всех наслоений и вревенных оболочек, ото всякой шелухи, ото всего туживого и застящего чистые, проработанные **ж**нии ее. В церковном сознании, не том скудном ознании, которое запечатлено в богословских чебниках, а в соборном, через непрерывное совсрование и непрерывное собирание живущем том самосознании народа, Дом Живона-- Ельныя Троицы всегда сознавался и сознается еодцем России, а строитель этого Дома, Преэдобный Сергий Радонежский,— «особым наше-Российского царствия хранителем и помощшком», как сказали о нем цари Иоанн и Петр тексеевичи в 1689 году,— особым покровите-тем, хранителем и вождем русского народа, жет быть, точнее было бы сказать - Ангетом-Хранителем России. Не в сравнительных с дугими святыми размерах исторического величия тт дело, а — в особой творческой связанности преподобного Сергия с душою русского народа. творя о своем отце, как об исключительном для веня человеке, я этим даже не ставлю вопроса о завнительных его размерах с другими отцами, тем не менее, он — мой, он именно, и внив себя, я не могу не сосредоточиться исклюетельным образом именно на нем. Так, в стрем-

Никола. Икона из кельи Преподобного Сергия.





Лицевое Житие Преподобного Сергия Радонежского. XVI в. Из собрания Троице-Сергиевой лавры.

лении познать и понять душу России, мы не можем не собрать своей мысли на этом Ангеле земли Русской — Сергие, а ведь народная, церковная мысль об ангелах-хранителях весьма близко подходит к философским понятиям: Платоновской идее, Аристотелевской форме, или скорее энтелехии, к позднейшему, хотя и искаженному, понятию идеала, как сверх-эмпирической, вышеземной духовной сущности, которую подвигом художественного творчества всей жизни надлежит воплотить, делая тем из жизни — культуру. Чтобы понять Россию, надо понять Лавру, а чтобы вникнуть в Лавру, должно внимательным взором всмотреться в основателя ее, признанного святым при жизни, «чюдного старца, святого Сергия», как свидетельствуют о нем его современники.

11

Время Преподобного Сергия, то есть время возникновения Московской Руси, совпадает с одной из величайших культурных катастроф. Я разумею конец Византии, ибо Преподобный Сергий родился приблизительно за полтораста, а умер

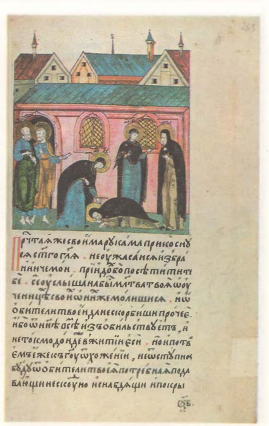


Хотьково. Преставление родителей. Начало иноческих подвигов Преподобного Сергия.

приблизительно за шестьдесят лет до окончательного упадка Константинополя. Но светильные перед угасанием возгорается ярче; так Византийское Средневековье, перед падением, дает особенно пышный расцвет, как бы предсмертно, с обостренной ясностью, сознавая и повторяя свое идею: XIV-й век ознаменован так называемы» третьим Возрождением Византии при Палеологах Все духовные силы царства Ромеев тут вновь пробуждаются — и в умозрении, и в поэзии, и в изобразительных искусствах. Древняя Русь возжигает пламя своей культуры непосредственно от священного огня Византии, из рук в руки принимая, как свое драгоценнейщее достояние, Прометеев огонь Эллады. В Преподобного Сергия, как в воспринимающее око, собираются в один фокус достижения греческого средневековья и культуры. Разошедшиеся в Византии и там раздробившиеся, — что и повело к гибели культуры тут — в полножизненном сердце юного народа они снова творчески и жизненно возсоединяются ослепительным явлением единой личности и из нея, от Преподобного Сергия, многообразные струи культурной влаги текут, как из нового центра объединения, напаевая собой русский народ и получая в нем своеобразное воплощение.



Вглядываясь в русскую историю, в самую зань русской культуры, мы не найдем ни одной ти, которая не приводила бы к этому перво-узтравственная идея, государственность, живошеь, зодчество, литература, русская школа, русвая наука — все эти линии русской культуры преподобному. В лице его русский верод сознал себя, свое культурно-историческое есто, свою культурную задачу и тогда только, тавнав себя,— получил историческое право на выостоятельность. Куликово поле, вдохновленное п подготовленное у Троицы, еще за год до самой 🔤 вязки, было пробуждением Руси, как народа торического; Преподобным Сергием incipit mstoria. Однако вглядимся, какова форма того вединения всех нитей и проблем культуры, копрая была воспринята Преподобным от уми-🖚 ощей Византии. Ведь не мыслить же Препожоного полигистором или политехником, в себе шьюм совмещающем всю раздробленность расвазающейся Византийской культуры. Конечно 📨 Он прикоснулся к наиболее огнистой верши**треческого** Средневековья, в которой, как в точ-🕦 были собраны все ее огненные лепестки, и от 🖷 возжег свой дух; — этой вершиной была телягиозно-метафизическая идея Византии, осо-



Явление Божией Матери Преподобному Сергию.

бенно ярко разгоревшаяся вновь во времена Преподобного. Я знаю: для невникавших в культурно-исторический смысл религиозно-метафизических споров Византии за ними не видится ничего, кроме придворно-клерикальных интриг и богословского педантизма. Напротив, вдумавшемуся в догматические контроверзы рассматриваемого времени, бесспорна их неизмеримо важная, общекультурная и философская, подоснова, символически завершающаяся в догматических формулах. И споры об этих формулах были отнюдь не школьными словопрениями о бесполезных тонкостях отвлеченной мысли, но глубочайшим анализом самых условий существования культуры, неутомимой и непреклонной борьбой за единство и самое существование культуры, ибо так называемые ереси, рассматриваемые в культуро-историческом разрезе, были, по своей подоснове, попытками подрыть фундаменты античной культуры и, нарушив ее целостность, тем ниспровергнуть сполна. Богословски, все догматические споры, от первого века начиная и до наших дней, приводятся только к двум вопросам: к проблеме Троицы и к проблеме Воплощения. Эти две линии вопросов были отстаиванием абсолютности Божественной, с одной стороны, и абсолютной же ду-





Благословение князей перед Куликовской битвой.

ховной ценности мира — с другой. Христианство, требуя с равной силой и той и другой, исторически говоря, было разрушением преграды между только монотеистичным, трансцендентным миру, иудейством и только пантеистичным и имманентным миру язычеством, как первоначал культуры. Между тем, самое понятие культуры предполагает и ценность воплощаемую, а следовательно — и сущую в себе, неслиянно с жизнью, и воплощаемость ее в жизни, так сказать пластичность жизни, тоже ценной в своем ожидании ценности, как глины, послушной перстам ваятеля:

...Сама в перстах слагалась глина В обличья верные моих сынов...—

свидетельствует о творчестве, устами Прометея, глубинный исследователь художественного творчества. Итак, если нет абсолютной ценности, то нечего воплощать, и следовательно, невозможно самое понятие культуры: если жизнь, как среда, насквозь чужда божественности, то она не способна принять в себя, воплотить в себе творческую форму, и следовательно — снова останется она сама по себе, вне культуры, и следовательно — снова уничтожается понятие культуры. Нападения на это понятие были все время, то с одной, то

### Вскрытие гроба Преподобного Сергия.

с другой стороны — то со стороны одностороны го язычества, то со стороны одностороннего иуде ства, и защита культуры, в самых ее основах, всенародным соборным сознанием всегда была бог бой за оба, взаимно-необходимые, начала культ ры. Смотря по характеру нападений, и самая 🔀 щита схематически чеканилась в лозунгах, именщих, на вкус случайного обозревателя исторая узкий и схоластический характер догматическа формул, но полных соками жизни и величайше! общекультурной значимости при рассмотрен их в контексте культуры. Два принципа культ ры, — они же — предельные символы догматаки, — взаимно-подкрепляемые и взаимно-разъясняемые, как основа и уток, сплетают тка русской культуры. Притом Киевская Русь, как время первообразования народа, как сплетения самых тканей народности, раскрывается под знаком идеи о божественной Восприимчивости мира тогда как Руси Московской и Петербургской как веку оформления народа в государство, маячит преимущественно другая идея, о воплощающемся, превышемирном Начале ценности. Женственная восприимчивость жизни в Киевско Руси находит себе догматический и художественный символ Софии-Премудрости, Художницы Не-





этование белокаменного собора Живоначальной 🔭 оицы над гробом Преподобного Сергия. 1422 г.

Рублевым и Даниилом Черным.

Есной. Мужественное оформление жизни в Руси Московско-Петербургской выкристаллизовывается в догматический и художественный символ пресвятой Троицы. Родоначальники двух основпластов русской истории — Киевского и Мосвыского, вместе с тем суть величайшие провозэтники этих двух основных идей русского духа.

### Ш

Это они первыми узрели в иных мирах первобразы тех сущностей, которыми определяется русской культуры, - вовсе не богословской жетки только, культуры не церковной только, жно понимая это слово как синоним «клеришльный», но во всей ширине и глубине ее, весковной — в смысле всенародной, целостной теской культуры, во всех ее, как общих, так и ветных, обнаружениях. Да, Равноапостольный в прилл узрел в таинственном сновидении, в вивени детского возраста, когда незапятнанная всецело определяется явленным ей первосазом горнего мира, узрел Софию, и в его восятии Она — божественная восприимчивость тра — предстала, как прекраснейшая Дева цар-

ственного вида. Избрав ее себе в невесты из сонма прочих дев, Равноапостольный Кирилл бережно и благоговейно пронес этот символ через всю свою жизнь, сохранив верным свое рыцарство Небесной Деве. Этот символ и сделался первой сущностью младенческой Руси, имевшей воспринять от царственных щедрот Византийской культуры. Первый по времени русский иконографический сюжет — икона Софии Премудрости Божией, этой царственной, окрыленной и огненноликой, пламенеющей эросом к небу, Девы, исходит от первого родоначальника русской культуры — Кирилла. Нужно думать, что и сама композиция Софийской иконы, исторически столь таинственной, — имею в виду древнейший, так называемый Новгородский тип, — дана Кириллом же. Около этого небесного образа выкристаллизовывается Новгород и Киевская Русь. Не забудем, что самый язык нашей древнейшей письменности, как, вместе с ним, и наша древнейшая литература, пронизанная и формально и содержательно благороднейшим из языков — эллинским, был выкован, именно выкован, из мягкой массы языка некультурного — Кириллом, другом Софии, ибо прозвание его - Философ, и что около Софийного храма, около древнейших наших Со-



Семен Спиридонов. Куликовская битва. Деталь иконы «Сергий Радонежский в житии». XVII в.

фийных храмов обращается рыцарственный уклад Средневековой Киевской Руси. Но вот, за доверчивым приятием эллинства и за формированием извне женственной восприимчивости русского народа, приходит пора мужественного самосознания и духовного самоопределения, создание государственности, устойчивого быта, проявление всего своего активного творчества в искусстве и науке, и развитие хозяйства и быта. Новое видение горнего первообраза дается русскому народу в лице его второго родоначальника - Преподобного Сергия, и опять небесный зрак выкристаллизовывается в его душе с детского, на этот раз еще более раннего, а по сказанию жития даже утробного возраста. Нам нет надобности опровергать или защищать сказание жития о том, как младенец Варфоломей приветствовал троекратно Пресвятую Троицу, ибо важно народное сознание, желающее этим сказать: «Вот как глубоко определился дух Преподобного горним первообразом, еще в утробе материнской весь ему преданный и весь им проработанный». Этим первообразом была абсолютность Пресвятой Троицы, приблизительно в это время, во время Преподобного Сергия, предельно довыясненная и досказанная в так называемых паламитских спорах и в вопросах об «общей благодати Пресвятой Троицы» церковною мыслию Византии. Эти вопросы глубоко занимали и Преподобного Сергия — для осведомленности в них он посылал в Константинополь своего доверенного представителя. Выговорив это свое последнее слово, Вазантия завершила свою историческую задачу, и еделать было больше нечего. В истории открылстновый век — век культурного воплощения это слова, и культурная миссия переходила к новой народу, уже усвоившему добродетель восприничивости, а потому — и способность воплощать себе горний первообраз. Византийская Держава выродилась в «грекосов», а из русских болот возникало русское государство. Символом новое культурной задачи было видение Троицы.

the Company of Townson, Townson, Burger at Percent

### IV

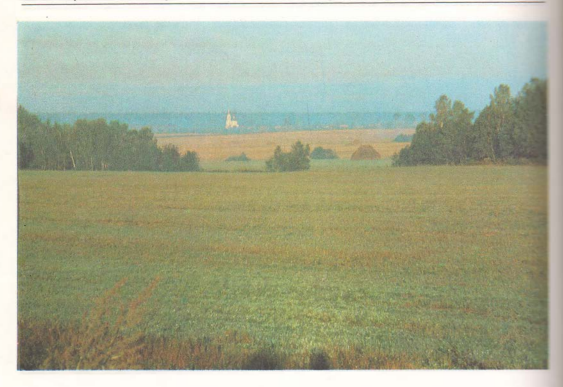
Нередко говорится, что деревянный храм Пресвятой Троицы, построенный Преподобным Сергыем в Лавре и затем вновь возведенный из белого камня Преподобным Никоном, есть первая по времени в мире церковь во имя Пресвятой Троицы Сейчас трудно отстаивать внешне-фактическу: точность этого первенства: древние историки упсминают до четырех храмов во имя Пресвятой Троицы на Востоке и два — на Западе в IV—IX веках; но если бы эти свидетельства и были достоверными, то все же такое храмоиздательство не вошло в обиход, и даже названные церкви не удержали долго своего имени, так что впоследствии Восток не имел Троицких храмов. В наших летописях уже в XII, XIII и XIV веках упоминаются храмы Троичные; так, в Кракове, в Лысце, несколько в Новгороде Великом, в Холме, в Серпу-



Радонеж.

тове, в Паозерьи и, главное, соборный в Пскове. Точно ли позднейшая редакция летописных известий соответствует древним записям, или же названные храмы, первоначально все деревянные и поревшие, были лишь впоследствии переименозаны в Троицкие и названы в летописях, в более тревних известиях, этим именем только ретроспективно, сказать трудно. Но бесспорно, вотервых, существовавшее в древности переименование храмов (так например, Лаврский Святого Духа был первоначально во имя Троицы), вовторых, варианты в летописных известиях (например, Троицкий Краковский называется и Богороличным) и, наконец, в порядке раскрытия богогловско-философского сознания, - сравнительно воздняя, в XIV веке лишь, установка симметричной Троичной формулы, каковая именно в XIV ве-📰, в Восточной церкви, делает идею Троицы предметом особенного внимания и ведет потому к стро**тельству** Троичных храмов, развитию Троичной вконографии, созданию цикла Троичных празднеств и новой литургической поэзии. Поэтому весьма мало вероятно построение храмов Троичных до этого роста Троичной идеи в XIV веке; но этли бы несколько таких храмов и в самом деле было в века предшествующие, то они не могли быть сознательно воздвигнутыми символами идеи еще не оформившейся и, следовательно, должны быть рассматриваемы либо как исторические слу--айности, не входящие в планомерное течение истории, либо — как смутные предчувствия того целостного явления, которое раскрывается лишь с XIV века. Великое не возникает случайно и не бывает капризной вспышкой: оно есть слово, к которому сходятся бесчисленные нити, давно намечавшиеся в истории. Великое есть синтез того, что по частям фосфорически мерцало во всем народе; оно не было великим, если бы не разрешало собою творческое томление всего народа. Но, тем не менее, это оно именно творчески синтезирует смутные волнения, изливая их в одном слове. Таковым было слово Преподобного Сергия, выразившаго самую суть исканий и стремлений русского народа, и это слово, хотя бы и произносимое ранее, сознательно и полновесно было, однако, произнесено впервые им. В этом смысле, неоспоримо мировое первенство Лаврского Собора Пресвятой Троицы. Начало западно-европейской самостоятельности в Петербургский период России, опять ознаменовано построением Троицкого собора. Этим установил Петр Великий духовную связанность Санктпетербурга и Москвы. Таким же построением было ознаменовано в свое время и начало самостоятельности России на Востоке.

Чтитель Пресвятой Тронцы, Преподобный Сергий строит Троичный храм, видя в нем призыв к единству земли Русской, во имя высшей реальности. Строит храм Пресвятой Троицы «чтобы постоянным взиранием на него» — по выражению жизнеописателя Преподобного Сергия — «побеждать страх пред ненавистною раздельностью

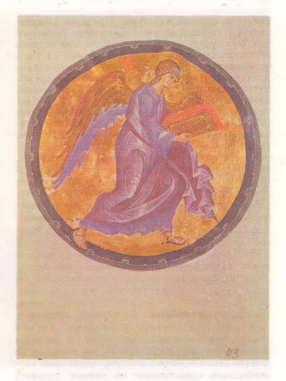


### Радонеж.

мира». Троица называется Живоначальной, т. е. началом, истоком и родником жизни, как единосущная и нераздельная, ибо единство в любви есть жизнь и начало жизни, вражда же, раздоры и разделения разрушают, губят и приводят к смерти. Смертоносной раздельности противостоит живоначальное единство, неустанно осуществляемое духовным подвигом любви и взаимного понимания. По творческому замыслу основателя, Троичный храм, гениально им, можно сказать, открытый, есть прототип собирания Руси в духовном единстве, в братской любви. Он должен быть центром культурного объединения Руси, в котором находят себе точку опоры и высшее оправдание все стороны русской жизни. Широкое гостеприимство, заповеданное Преподобным Сергием и возведенное в силу закона царем Алексеем Михайловичем, дары всех родов, начиная от хлеба и кончая исцелением тел и душ, причем не забыты даже утешения детям — игрушки, самим Преподобным изготовляемые, все это вместе, по замыслу прозорливого открывателя Троичного культурного идеала России, должно стать благоприятным условием для «взирания» на храм Пресвятой Троицы и созерцания в нем прообраза Божественного единства. Отныне Троичное храмоздательство связывается с именем Преподобного Сергия, и не без причины Троичные храмы имели обычно Сергиевские приделы.

Но если храм был посвящен Пресвятой Троице, то должна была стоять в нем и храмовая

икона Пресвятой Троицы, выражающая духовную суть самого храма, - так сказать, осуществленное в красках имя храма. Трудно при этом представить, чтобы ученик ученика Преподобного Сергия. так сказать, духовный внук его, почти ему современный, работавший уже при его жизни и, вероятно, лично знавший его, осмелился бы заменить композицию Троичной иконы, бывшую при Преподобном, и им утвержденную, самочинной композицией того же первообраза. Миниатюры Епифания жития представляют икону Троицы в келии Преподобного Сергия не с самого начала, а лишь с середины жизни, т. е. свидетельствуют о возникновении ее именно среди деятельности Преподобного. Если первоявленная Софийская икона, неизвестная Византии, впервые создается в Киевской Руси, с самым ее возникновением, восходя к видению младенца Кирилла, рыцаря Софии, то икона Троичная, дотоле неизвестная миру, появляется впервые в Московский период Руси, опять-таки в самом его начале, и художественно воплощает духовное созерцание служителя Пресвятой Троицы — Сергия. Мы сказали: «неизвестная миру»; но и тут, как и в утверждении о Троицком Соборе, требуется различение духовного смысла, как символического содержания, и тех, исторически выработанных материалов, которые привлечены к воплощению смысла. Если в отношении к знаменитой Рублевской Троице мы говорим о последних, то тогда, конечно, ее должно рассматривать лишь как звено в цепи развития язобразительных искусств вообще и композиции трех Странников-Ангелов — в частности. История этой композиции очень длинна, ибо уже в 314-м году, у дуба Мамврийского, по известию Юлия Африкана, была картина, изображавшая явление трех Странников Аврааму, а в V и в VI веках азвестны подобные же изображения на стенах Римской церкви Марии Маджиоре и Равеннской св. Виталия. С тех пор этот иконографический сюжет встречается не раз; но нужно вникнуть в духовный смысл этих изображений, прежде чем устанавливать их связь с Троицей Рублева. Изображение женщины с ребенком на руках вовсе не есть первообраз Сикстины, ибо в Сикстине творческим мы признаем вовсе не сюжет материнства, каковой доступен всякому, а именно Богоматеринство, открывшееся Рафаэлю. Так точно, три фигуры за обеденным столом, хотя бы даже и снабженные крыльями, просто не могут быть даже сопоставляемы с Троицей Рублева, ибо этим сюетом творческое названной иконы еще нисколько ве определяется. Композиция трех Странников с предстоящим Авраамом, или позже — без него, есть не более, как эпизод из жития Авраама, хотя бы даже условно-аллегорически принято тыло усматривать в ней намек на Пресвятую Троицу. Нас умиляет, поражает почти ожигает в произведении Рублева вовсе не сюжет, не число стри», не чаща за столом и не крила, а внезапно сдернутая пред нами завеса ноуменального мира, нам, в порядке эстестическом, важно не то, каями средствами достиг иконописец этой обнаженности ноуменального, и были ли в чьих-либо других руках те же краски и те же приемы, — а то, его он воистину передал нам узренное им открозение. Среди мятущихся обстоятельств времени, среди раздоров, междуусобных распрей, всеобшего одичания и татарских набегов, среди этого лубокого безмирия, растлившего Русь, открылся туховному взору бесконечный, невозмутимый, неущимый мир, «свышний мир» горнего мира. Вражде и ненависти, царящим в дольнем, противопоставилась взаимная любовь, струящаяся в вечном согласии, в вечной безмолвной беседе, в вечном единстве сфер горних. Вот этот-то неизъэснимый мир, струящийся широким потоком пряв душу созерцающего от Троицы Рублева, эту ничему в мире не равную лазурь — более тебесную, чем само земное небо, да, эту воистину тренебесную лазурь, несказанную мечту протосвовавшего о ней Лермонтова, эту невыразимую трацию взаимных склонений, эту премирную тишину безглагольности, эту бесконечную друг **тред** другом покорность — мы считаем творческим оодержанием Троицы. Человеческая культура, представленная палатами, мир жизни — деревом земля — скалою, — все мало и ничтожно пред этим обещанием неиссякаемой бесконечной любвсе — лишь около нея и для нея, ибо она твоею голубизною, музыкою своей красоты, своим требыванием выше пола, выше возраста, выше всех земных определений и разделений, есть само ≥соо, есть сама безусловная реальность, есть то естинно лучшее, что выше всего сущего. Андрей Рублев воплотил столь же непостижимое, сколь кристально-твердое и непоколебимо-верное ви-



Андрей Рублев. Ангел. Евангелие Хитрово. XV в.

дение мира. Но чтобы увидеть этот мир, чтобы вобрать в свою душу и в свою кисть это прохладное, живительное веяние духа, нужно было иметь художнику пред собою небесный первообраз, а вокруг себя - земное отображение, - быть в среде духовной, в среде умиренной. Андрей Рублев питался, как художник, тем, что дано ему было. И потому не Преподобный Андрей Рублев, духовный внук Преподобного Сергия, а сам родоначальник земли Русской - Сергий Радонежский, должен быть почитаем за истинного творца величайшего из произведений не только русской, но и, конечно, всемирной кисти. В иконе Троицы Андрей Рублев был не самостоятельным творцом, а лишь гениальным осуществителем творческого замысла и основной композиции, данных Преподобным Сергием. Это — второй символ русского духа; под знаком его развертывается дальнейшая русская история, и достойно внимания, хотя иного и ждать было нельзя, что величайший литургический сдвиг, в котором, своим чередом, выразилась русская идея и своеобразные черты русского духа, опять-таки связываются с именем Преподобного Сергия. Я говорю о Троичном дне, как литургическом творчестве именно русской культуры и даже, определеннее, -- творчестве Преподобного Сергия. Напомним, что Византия не знала этого праздника, как не знала она, в сущности, ни Троичных храмов, ни Троичных икон. Последнее слово Византии в области догматической стало источным выходом первых творче-

ских сил русской культуры. Праздник Пятидесятницы, бывший на месте нынешнего Троичного дня, был праздником исторического, а не открыто онтологического значения. В XIV веке на Руси он выявляет свою онтологическую суть, делаясь праздником Пресвятой Троицы, причем третья молитва на вечерне, обращенная ко Христу, соединяется теперь с новою молитвой — к Духу Святому, впоследствии отмененной, согласно Византийскому образцу, реакционною, и вообще антинациональною деятельностью патриарха Никона. Почитание же Духа Утешителя, Надежды Божественной, как духовного начала женственности, сплетается с циклом представлений Софийных и переносится на последующий за Троицею день — День Духа Святого, в каковой, по проникновенной догадке нашего народа, «Земля — имениниица», т. е. празднует своего Ангела, свою духовную Сущность — Радость, Красоту, Вечную Женственность.

Праздник Троицы, нужно полагать, впервые появляется в качестве местного храмового праздника Троицкого Собора — как чествование «Троицы» Андрея Рублева. Подобно тому, как служба Иерусалимского Храма Воскресения, в мире, по самому месту своего совершения, единственная, — делается образом и образцом службы Воскресной, повсюду совершаемой, и вводится затем в устав, или подобно тому, как празднество Воздвижения Креста Господня, опять-таки первоначально единственное по самому предмету празднования, по единственности Животворящего Креста, уставно распространяется, в качестве образца (аналогичных примеров перехода единичного литургического явления в устав можно привести еще и немало), так точно местное празднование единственной иконы единственного храма, будучи духовною сущностью всего русского народа, бесчисленными отражениями воспроизводится в бесчисленных Троицких храмах, бесчисленными иконами Троицы. Предмет, отраженный тысячью зеркал, среди тысячи своих отражений, все же остается основою реальности всех их и реальным их центром. Так первое воплощение духовного первообраза, определившего суть России — первообраз Пресвятой Троицы, как культурной идеи, несмотря на дальнейшее размножение свое, все же остается историческим, художественным и метафизическим уником, несравнимым ни с какими своими копиями и перекопиями. Прекраснейшее из зданий русской архитектуры, Собор Троицкий, «из которого не хочется уходить», вышеупомянутому признанию Павла Аленнского, и прекраснейшее из изображений русской иконописи — Рублевская Троица, как и прекраснейшее из музыкальных воплощений, несущее великие возможности музыки будущего, служба вообще и Троицына дня в частности, значительны вовсе не только как красивое творчество, но своею глубочайшею художественной правдивостью, то есть полным тождеством, покрывающих друг друга, первообраза русского духа и творческого его воплощения.

Так вот почему именно здесь, в Лавре, мы 🖘 ствуем себя дома более, чем в своем собственвым доме. Ведь она и в самом деле воплотила в сесте священнейшие воздыхания наших собственных глубин, но с таким совершенством и полнотою, с какими мы сами никогда не сумели бы их воплатить. Лавра — это мы, более чем мы сами, это мы — в наиболее родных и наиболее сокровенных недрах нашего собственного бытия. Вот почем мы несли и несем сюда не только задушевнейше трепет нашего сердца, но и все наше творчество во всем его объеме, все наши культурные постижения и ценности: мы чувствуем в них какуюто неполноту, покуда не соотнесли их с сердцем русской культуры. Около Лавры, не в смысле стев конечно, а в смысле средоточия культурной жизни, выкристаллизовывается культурное стровтельство Русского народа. Праздник Троицы делается точкою приложения творчества бытового 🗉 своеобразных поверий, народных песен и обрядов Красота народного быта обрастает вокруг этого Троицына дня и частью, как, например, наши Треицкие березки, вливается в самое храмовое де ствие, так что нет определенной границы межди строгим уставом церковным и зыблющимся народным обычаем. Русская иконопись нить своето предания ведет в иконописной Лаврской школе Русская архитектура на протяжении всех вексв делает сюда, в Лавру, лучшие свои вклады, так что Лавра-подлинный исторический Музей русской архитектуры. Русская книга, русская литература, вообще русское просвещение, основное свое питание получали всегда от просветительной деятельности, сгущавшейся в Лавре и около Лавры. Самые странствования Преподобного Сергия, а дальше бесчисленные поколения русских святых, бывших его именно духовными детьми, внуками, правнуками и так далее, до нашил дней включительно, разносили с собою русское просвещение, русскую культуру, русскую хозяйственность, русскую государственность, а точнее сказать, русскую идею, в ее целом, все стороны жизни нашей собою определяющую.

В древней записи о кончине Преподобного он назван «начальником и учителем всем монастырям, иже в Руси». И действительно, не менее четверти русских монастырей основаны прямыми его учениками, колонизировавшими Северную и Северо-восточную Россию, до пределов Пермских и Вологодских включительно. Но бесчисленно отраженные и тысячекратно преломленные лучи нашего Солнца! Что не озарено его светом?

Идея Пресвятой Троицы для Преподобного Сергия была, в порядке общественного строительства, заповедью общежития. «Там не говорят: это мое, это — твое; оттуда изгнаны слова сии, служащие причиною бесчисленного множества распрей», — писал в свое время св. Иоанн Златоуст о современных ему общежительных монастырях. Общежительство знаменует всегда духовный подъем: таковым было начало христианства. Начало Киевской Руси также было ознаменовано введением общежития, центр какового возникает в Киево-Печерской лавре вскоре после крещения



Звизвестный художник школы Ф. Я. Алексеева. Гроице-Сергиева лавра. Ок. 1800—1802 гг.

Руси; и начало Руси Московской, опять-таки триобщившейся новому духовному созерцанию, тмечено введением в центре Руси Московской эбщежития, по совету и с благословения умираюшей Византии. Идея общежития, как совместно-🥆 жития в полной любви, единомыслии и эконо-«шческом единстве,— назовется ли она по-гречекиновией, или по-латыни — коммунизмом, всегда столь близкая русской душе и сияющая в ней, как вожделеннейшая заповедь жизни,за водружена и воплощена в Троице-Сергиелавре Преподобным Сергием и распростравалась отсюда, от Дома Троицы, как центра кожнизации и территориальной и хозяйственной, и тожественной, и просветительной и, наконец, пральной. Из всех этих сторон культурного взучения Лавры следует остановиться сейчас в жобенности на сравнительно мало учитываемом просветительном воздействии на Русь. Уже преподобный Сергий требовал от братии, наряду телесными трудами, в которых сам первенствовал. неустанного чтения, и для чтения необходимо тыто завести и мастерских переписчиков; так Сергиева Лавра, от самого основания своего, деязется очагом обширной литературной деятельвести, частичным памятником которой доныне живет в монастыре его драгоценное собрание рукотесей, в значительной доле здесь же написани изукрашенных изящными миниатюрами, живым продолжением той же деятельности выто непрерывавшееся доныне огромное изда-

тельское дело Лавры, учесть культурную силу которого было бы даже затруднительно по его значительности. А с другой стороны, Лавра всегда была и местом высших просветительных взаимосоприкосновений русского общества; просветительные кружки, эти фокусы идейных возбуждений, все пять веков были связаны тесными узами с Лаврой и все пять веков тут именно, у раки Преподобного, искали они духовной опоры и верховного одобрения своей деятельности. От кого именно? Не от тех или иных насельников монастыря, входящих и входивших в состав Лавры. как ее служители и охранители, а у всего народа русского, через Лавру говорящего, искали одобрения от Лавры, как единого культурного целого, центр которого — в Троицком Соборе, а периферия далеко с избытком покрывает границы России. Московская Духовная Академия питомица Лавры, из Лаврского просветительного и ученого кружка Максима Грека вышедшая, и в своем пятисотлетнем бытии, при всех своих скитаниях, неизменно блюдшая крепость уз с Домом Живоначальной Троицы, не без глубокого смысла после четырехсотлетней своей истории, нашла себе наконец место успокоения в родном своем гнезде и вот уже более ста лет пребывает здесь, с рукописными и книжными своими сокровищами. Это старейшая Высшая Школа России духовно была и должна быть, конечно, отнюдь не самостоятельным учреждением, а лишь одною из сторон жизни Лавры. Так точно нельзя рассматривать обособленно и те кустарные промыслы, которые испокон веков сгрудились вокруг Лавры и во второй половине XIX века выкристаллизовали из себя более чистое свое выражение - художественно-кустарную мастерскую Абрамцева, в свой черед ставшую образцом художественно-кустарных мастерских прочих наших губерний. Кстати сказать, не без вдохновений от Лавры и не без ее организующей мощи возникло и жило само Абрамцево, взрастившее новое русское искусство и столь много значившее в экономическом строе современной России: вспомним хотя бы Северную и Донецкую железные дороги. Но разве можно исчерпать все то, чем высказывала и высказывает себя культурная зиждительность, исходящая от Лавры? Рискуя или распространиться на целую книгу, или же — дать сухой перечень, не будем продолжать далее и на сказанном остановимся.

### ۷I

Подвожу итоги. Лавра собою объединяет, в жизненном единстве, в с е стороны Русской жизни. Мы видим тут великолепный подбор икон всех веков и изводов; как же можно представить себе Лавру без школы иконописи и без иконописных мастерских? Лавра — показательный музей архитектуры: естественно организовать здесь школу архитектурную, а, может быть, — и рассадник архитектурных проектов, своего рода строительную мастерскую на всю Россию. В Лавре сосредоточены превосходнейшие образцы шитья — этого своеобразного, пока почти не оцененного изобразительного искусства, достижения которого недоступны и лучшей живописи; как необходимо учредить здесь, на месте, Общество, которое изучало бы памятники этого искусства, издавало бы атласы фотографически увеличенных швов и воспроизведения памятников, которое распространяло бы искусство вышивки и устроило соответственную школу и мастепские. Превосходнейшие

образцы дела ювелирного в Лавре наводят мысль о необходимости устроить здесь учрешание, пекущееся об этом деле. Нужно ли говод как необходима здесь певческая школа, изчеть щая русскую народную музыку, с ее, по терм многоголосием», — это зерно прорастающей 🖘 зыки будущего, идущей на смену гомофот-Средневековья и полифонии Нового времее их в себе примиряющей? Нужно ли напоминать об исключительно-благоприятном изучении здель в волнах народных, набегающих ото всех преж лов России задач этнографических и антропольгических? Но довольно. Сейчас не исчислить всег культурных возможностей, столь естествены около Лавры, нельзя и предвидеть те новые 📧 циплины науки, сферы творчества и плоскость культуры, которые могут возникнуть и, наверые возникнут с свершившимся переломом мировый истории — от уединенного рассудет ко всенародному разуму. Скажу корче: мне представляется Лавра в будущем руссы ми Афинами, живым музеем России, в котовать кипит изучение и творчество и где, в мирном трудничестве и благожелательном соперничествучреждений и лиц, совместно осуществляются те высокие предназначения — дать целостно культуру, воссоздать целостный дух античноста явить новую Элладу - которые ждут творчесть го подвига от Русского народа. Не о монахаз обслуживающих Лавру и безусловно необход мых, как пятивековые стражи ее, единственные стильные стражи, не о них говорю я, а о всенародном творчестве, сгущающемся около Лавры : возжигающемся культурною ее насыщенностью Средоточием же этой всенародной Академыя культуры мне представляется поставленное 🚁 конца тщательно, с использованием всех достяжений русского высокостильного искусства, храмовое действо у священной гробницы Основеположника, Строителя и Ангела России.

